Workshop ,,Kulturvermittiung 2.0*

Deutsches Institut fir Japanstudien
06.02.2026

Organisatorinnen: Carolin Fleischer-Heininger, Markus Joch, Harald Kimmerle,
Takemitsu Morikawa, Nicole Muller, Franz Waldenberger

EUTSCHES %= ¥ =
NSTITUT FUR B FE # A j(,i
APANSTUDIEN Keio University

Tokyo, Japan

Ablauf

9:30 - 11:00: Erster Teil: Rahmung

Chair: Nicole Miiller (DIJ Tokyo)
Takemitsu Morikawa (Keio-Universitat):
Unbehagen der Kultur. Was bedeutet die kulturelle Codierung der Fremdheit?
— eine verborgene Annahme der kulturellen Vermittlung

Markus Joch (Keio-Universitat):
Deutsche Songtexte und japanische Hérer: Ein Seminarbericht

Harald Kimmerle (Deutsches Institut fir Japanstudien):
Universalismus und Partikularismus wéhrend der COVID-19-Pandemie:
Jishuku als Zumutung fiir die Weltgesellschaft

11:00 - 11:15: Pause

11:15 - 12:45: Zweiter Teil: Begriffe
Chair: Harald Kimmerle (DIJ Tokyo)
Franz Waldenberger (Deutsches Institut fur Japanstudien):
Japan in der Welt der traveling concepts — Religion, Diversitét und Kaizen

Julia Mariko Jacoby (Hitotsubashi-Universitat):
Briicken ins Nirgendwo: Probleme von Ubersetzungen in der
wissenschaftlichen Zusammenarbeit

Florian Coulmas (Universitat Duisburg-Essen):
,Privat‘in der Kulturvermittlung



12:45 - 14:15: Mittagessen

14:15 - 15:45: Dritter Teil: Texte

Chair: Carolin Fleischer-Heininger (DIJ Tokyo)
Tsuboi Hideto (Waseda-Universitat):
Die Begegnung von Tradition und Moderne: Ubersetzung und musikalische
Adaption von Waka-Gedichten im friihen 20. Jahrhundert

Kristina lwata-Weickgenannt (Universitat Nagoya):
Die Illusion der neutralen Vermittlung: Wie zweisprachige Ausmalbilder
Walfang als ,japanische Kultur” erst etablieren

Henrik Wehmeier (Universitat Hamburg):
Menschliches Nicht-Lesen, digitale Un-Lesbarkeiten: Konkrete Poesie als
Reflexion japanischer Schrift und digitaler Schriftlichkeit

15:45 -16:00: Pause

16:00 - 17:00: Vierter Teil: Hochschullehre

Chair: Markus Joch (Keio-Universitat)
Andreas Becker (Keio-Universitat):
Sie miissen uns zum Sprechen bringen! Eine vorldufige Bilanz nach zehn
Jahren Lehrerfahrung in Japan

Thomas Schwarz (Nihon-Universitat):
Kulturgeschichte fiir Studierende mit diffusen Deutschkenntnissen:
Uberlegungen zur Curriculumsentwicklung in der japanischen Germanistik
17:00 - 17:15: Pause
17:15 - 17:45: Abschlussdiskussion

Danach Abendessen



Abstracts der Vortrage

Erster Teil: Rahmung

Takemitsu Morikawa:
Unbehagen der Kultur. Was bedeutet die kulturelle Codierung der Fremdheit?
— eine verborgene Annahme der kulturellen Vermittlung

Einhergehend mit der sich intensivierenden Globalisierung in den 1990er Jahren
nach dem Ende des Kalten Kriegs hat sich das Wort ,Kultur (culture) sowohl in
wissenschaftlichen als auch aufRerwissenschaftlichen Diskursen als Mode-Wort
etabliert, wie cultural turn, new cultural history, cultural studies usw. zeigen. Daraus
sind auch weitere Begrifflichkeiten wie kulturelle Vermittlung, kulturelle
Kommunikation, kulturelle Ubersetzungen, u. a. entstanden. Heutzutage ist Ublich
geworden, in Begegnungen mit fremden Bevdlkerungen Differenzen als  kulturell“ zu
beobachten und zu beschreiben. Fremdheit entziffert sich also heutzutage ,kulturell®.
In meinem Vortrag stelle ich nach einem kurzen Hinweis auf Ambiguitat und
Mehrdeutigkeit des Kulturbegriffs zunachst die Implikationen des durchgesetzten
Beobachtungsmodus der Kultur infrage. Denn die Fremdheit muss nicht unbedingt
als kulturell begriffen werden und wurde bislang nicht immer kulturell codiert. Der
Begriff der Kultur im heutigen Sinne ist im Zuge der Modernisierung in West- und
Mitteleuropa erfunden und dann in andere Weltregionen Uberfihrt worden und dort
zur Verbreitung gelangt. Die Implementierung des Kulturbegriffs in den semantischen
Haushalt der japanischen Sprache erfolgte z. B. erst in der Taish6-Epoche (1912—
1926). Auch dadurch beweist sich, dass der Kulturbegriff zumindest in Japan ein
~westlicher Begriff ist. Gerade hierin verbirgt sich ein Problem der kulturellen
Vermittlung, wobei die Asymmetrie zwischen ,Westen“ und ,Nichtwesten® in
Kulturdiskursen nicht zu vergessen ist. Da ,Kultur® ein ,westlicher” Begriff ist, sind
alle Versuche von Nichtwestlern, diese selbst als Kulturkollektiv vorzustellen und zu
bezeichnen, zur Fremdbezeichnung verurteilt. ,Sie kann sich nicht reprasentieren.
Sie muld reprasentiert werden® (Marx). Jedoch: Die Mehrzahl der Nationen, Vdlker,
ethnischen Gruppen usw. versteht sich heutzutage als Kulturkollektiv. Erinnern solle
man dabei an einen Hinweis von Eduard Said darauf: ,Imperialism consolidated the
mixture of cultures and identities on a global scale. But its worst and most
paradoxical gift was to allow people to believe that they were only, mainly
exclusively, white, or black, or Western, or Oriental. [...], but there seems no reason
except fear and prejudice to keep insisting on their separation and distinctiveness
[...] (Said 1993, S. 407f.).

Daraufhin soll der hohe Grad der Exklusivitat des Kulturbegriffs hervorgehoben
werden. Der Kulturbegriff wirkt totalisierend: Wer der asiatischen Kultur angehdrt,
gehort nicht der westlichen Kultur an. Die Beobachtung tber menschliche Kollektive
mit dem Code ,Kultur® generiert unvermeidlich eine Grenze, wobei auch eine
Asymmetrie zwischen Beobachter und Beobachteten hervortritt — wie bei allen

3



anderen Beobachtungen. Der Begriff der Kultur verweist immer auf das, was vom
Standpunkt des Beobachters und Sprechers aus zunachst nicht rational erklarbar
und unhintergehbar erscheint — wie Jugendkultur, Frauenkultur, japanische Kultur.
LKultur® usw. ,Kulturen“ erlebt man immer nur als Konflikt im Sinne Niklas Luhmanns

Zum Schluss soll ein Versuch kurz erwahnt werden, den heutzutage diskreditierten
Universalismus wieder zu beleben, um den Zerfall der globalen Welt in die kulturell-
religidsen segmentaren Einheiten entgegenzusteuern.

Markus Joch:
Deutsche Songtexte und japanische Horer: Ein Seminarbericht

Die Funktion von Lyrics im Germanistik-Seminar wechselt mit dem Ort. In
Deutschland dient ihr Einsatz immer auch dazu, Songtexte als legitimen Teil der
Gattung Lyrik curricular durchzusetzen, mithin einer Krafteverschiebung im
literaturwissenschaftlichen Feld. Im Aufnahmefeld der japanischen Germanistik geht
es weniger ums Umkrempeln eines traditionell Klassiker-orientierten Lehrplans als
um seine Erweiterung. Zumindest bei Verwendung in Bachelor-Seminaren sind
Songtexte unumstritten, weil geeignet, japanische Studierende mit den Nuancen
deutscher Umgangssprache vertraut zu machen wie auch Unterschiede zwischen
deutscher Schriftsprache und flr Gesang oder Sprechgesang geschriebenen Texten
zu vermitteln. Letzteres Ziel ist einer der Griinde, die ,Kundschaft’ Lyrics nicht nur
lesen, sondern in Form von YouTube-Videos auch héren zu lassen. Zugleich helfen
Songtexte ihr, sich Uber Einschnitte jingerer deutscher Kulturgeschichte zu
informieren.

Bourdieus Annahme, exportierte Texte fuhrten im Aufnahmefeld zu
Missverstandnissen, weil sie ohne ihr Produktionsfeld importiert werden, lasst sich in
diesem Fall nicht bestatigen. Nattrlich auch qua Wikipedia-Hilfe zeigen sich
japanische Horer allemal in der Lage, die Texte zu kontextualisieren. Vor allem aber
wirken ihre, die studentischen Reaktionen wie ein RelevanZfilter. Die
Zusammenstellung in meinem Beitrag — von Nina Hagens Unbeschreiblich weiblich
(1978) Uber Fremd im eigenen Land von Advanced Chemistry (1992) bis zu Hurra
die Welt geht unter von K.I.Z. (2015) — ist schon das Ergebnis eines
Aushandlungsprozesses. Durch mal maue, mal interessierte Mitarbeit gaben die
japanischen Horer dem deutschen Lehrenden zu verstehen, politisierte Lyrics rein
unterhaltungszentrierten vorzuziehen. Wenn an der textuellen Seite deutscher
Popmusik interessiert (eher ein Gegenbeispiel: Kraftwerk), gilt ihnre Aufmerksamkeit
der Zone, die sich von japanischer Popmusik am markantesten unterscheidet, der
sozialkritischen. Aber welchen Themen und Stilen? Solchen mit japanischen
Pendants? Ist es dann mit Diversitat gar nicht so weit her?



Harald Kimmerle:

Universalismus und Partikularismus wahrend der COVID-19-Pandemie: jishuku

als Zumutung fiir die Weltgesellschaft
Dass die COVID-19-Pandemie ein Stresstest fiir Gesellschaften war, ist inzwischen
ein Gemeinplatz. Weniger beachtet wurde, dass sie zugleich einen Stresstest fur
soziologische Theorien darstellte - verstanden nicht nur als formale Gebilde, sondern
als von Soziologinnen und Soziologen praktizierte Wissens- und Deutungspraktiken.
Der Vortrag greift diese Beobachtung auf und zeigt am Vergleich der
Pandemiebewaltigung in Deutschland und Japan, dass die Weltgesellschaftstheorie
im Anschluss an Luhmann keineswegs widerlegt wird, sondern zentrale Einsichten
bereitstellt. Zugleich Iasst sich an Rudolf Stichwehs eigener Pandemieanalyse
beobachten, wie bestimmte Annahmen der Theorie - etwa Uber die prinzipielle
Grenzenlosigkeit kommunikativer Anschlisse - die Wahrnehmung epistemischer
Alternativen systematisch begrenzen konnen.
Auf Grundlage eigener Forschung zu Datenepistemologien wird jishuku
(,Selbstbeschrankung‘) sowohl als Begriff der japanischen Pandemiepolitik als auch
als soziale Praxis eingeordnet, die eine von universalistischen Erwartungsstrukturen
abweichende Trajektorie ermoglichte. Jishuku fungierte dabei weniger als kulturelle
Besonderheit denn als semantischer Schutzschirm, der lokale Varianz zuliel},
nationale Koharenz sicherte und eine Abschirmung gegeniber globalen Daten- und
Vergleichsregimen erlaubte - und damit eine Form der Krisenbewaltigung erdéffnete,
die weder auf als alternativlos prasentierte Datensteuerung noch auf autoritare
Durchsetzung angewiesen war.
Der Vortrag pladiert dafir, das Verstandnis von Staatlichkeit in der
Weltgesellschaftstheorie um Dimensionen digitaler Souveranitat zu erweitern -
verstanden nicht als Re-Nationalisierung, sondern als Schutz subsidiarer
Entscheidungsstrukturen gegen globale Homogenisierungszwange. Dass es sich
dabei um eine strukturelle Spannung der Weltgesellschaft selbst handelt, ergibt sich
aus der Dialektik des Kulturbegriffs.

Zweiter Teil: Begriffe

Franz Waldenberger:
Japan in der Welt der traveling concepts — Religion, Diversitat und Kaizen

Mein Beitrag geht von drei Uberlegungen aus. Erstens dienen Begriffe dazu,
komplexe Sachverhalte ,begreiflich“ zu machen. Zweitens sind die Herausbildung
und Verwendung von Begriffen Uber das Verstehen hinaus interessengeleitet.
Drittens sind Begriffe auch in einer globalisierten Welt immer lokal kontextualisiert,
sei es aufgrund lokaler Unterschiede in den Sachverhalten, der Interessen oder einer
Kombination der von beiden. Ich méchte die drei Thesen an drei Beispielen
veranschaulichen.



- Der Westen forderte von Japan Mitte des 19. Jahrhunderts nicht nur die Offnung
des Landes, sondern auch Religionsfreiheit. Dazu musste Japan allerdings erst den
institutionellen Begriff ,Religion® Ubersetzen. Umgekehrt sahen sich westliche
Beobachter mit dem Problem konfrontiert, Japans Religion(en) zu identifizieren.

- Diversitat fokussiert auf die Unterschiede zwischen Menschen und fordert nicht nur
deren Akzeptanz, sondern macht daraus auch zugleich einen ,business case":
Diversitat birgt Produktivitatspotenziale. Die Dimensionen von Diversitat variieren
zwischen Gesellschaften und damit auch der jeweilige Fokus. Auch im Umgang mit
Vielfalt gibt es Unterschiede. Der globale Anspruch der Diversitadtsbewegung geht
Uber diese Unterschiede hinweg, was dem Toleranzgedanken des Diversitatsbegriffs
eigentlich widerspricht.

- Der Begriff ,Kaizen® wurde in den 1980er Jahren gebildet, um den Erfolg der
japanischen Automobilindustrie flr die westliche Konkurrenz verstandlich zu machen
und um darauf basierend Gegenstrategien entwickeln zu kénnen. Die Adaption von
Kaizen in der deutschen Automobilindustrie in den 90er Jahren zeigt die
Kontextabhangigkeit und Interessengebundenheit von Begriffen in der
Unternehmenspraxis und Managementforschung.

Julia Mariko Jacoby:
Briicken ins Nirgendwo: Probleme von Ubersetzungen in der
wissenschaftlichen Zusammenarbeit

Eine der altesten und zentralen Praktiken der Vermittlung zwischen
unterschiedlichen Kulturen ist die Ubersetzung. Besonders in der Vormoderne
vermittelten Ubersetzungen von Texten Wissen und Kultur ferner Lander. Wie in der
Ubersetzungsforschung stets betont wird, sind Ubersetzungen nicht nur bloRe
Ubertragungen von Sachverhalten von einer Sprache in eine andere, sondern
vermitteln und Ubertragen auch kulturelle Kontexte. Jedoch muss bei der grof3en
Bedeutung von Ubersetzungen bei der Vermittlung auch berlicksichtigt werden, dass
sie Quelle von Hindernissen werden kdnnen — etwa zu Fehlern und
Missverstandnissen fuhren kdnnen. Gerade im Kontext von Japan, das eine lange
Tradition in der Kulturvermittiung durch Ubersetzungen hat, aber wo die
Sprachbarriere oft direkte internationale Kommunikation verhindert, ist dies von
grof3er Bedeutung. In diesem Beitrag wird anhand von Beispielen
auseinandergesetzt, wie sich Ubersetzungen negativ auf die wissenschaftliche
Zusammenarbeit auswirken konnen. Besonders deutlich zeigt sich dies in der
Ubersetzung von Begrifflichkeiten, die in den Geisteswissenschaften zentrales
Vehikel wissenschaftlicher Auseinandersetzung und Zusammenarbeit darstellen. So
wird deutlich, dass im wissenschaftlichen Kontext viel mehr Vermittlungs- und
Kontextualisierungsarbeit aufgewendet werden muss, als wértliche Ubersetzungen
leisten kdnnen.



Florian Coulmas:
,Privat’ in der Kulturvermittiung

,Privat’ ist ein Schllsselbegriff unserer Zeit. Im Laufe der letzten drei Jahrzehnte hat
sich seine Gebrauchsfrequenz vervielfacht, und heute werden wir mit ihm
kontinuierlich in unserer Arbeit wie auch im Privat(!)leben konfrontiert. Seine durch
die digitale Kommunikation gegebene globale Prasenz suggeriert, dass es sich um
eine Universalie handelt. Woher aber kommt dieser Begriff? Hat er eine klare
Bedeutung? Ist sie kulturell? Gab es in Japan keine Privatheit, bevor sich das
Lehnwort 7°Z A /X — (puraibashi) etablierte (in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts)? Was mussen, was kdnnen wir daraus schliel3en, dass ,privat’ auf
Griechisch 181wTIKOG (idiotikos) heildt?

Das sind einige der Fragen, die darauf hindeuten, dass es hier um ein
bedeutungsschweres Konzept geht, dessen Analyse aus unterschiedlichen
Perspektiven nicht nur moglich, sondern erforderlich ist, wenn man es verstehen will.
In diesem Beitrag will ich versuchen zu zeigen, was ,privat’ bzw. ,Privatsphare’ im
Zusammenhang von Kulturvermittlung bedeuten kann.

Dritter Teil: Texte

Tsuboi Hideto:
Die Begegnung von Tradition und Moderne: Ubersetzung und musikalische
Adaption von Waka-Gedichten im frihen 20. Jahrhundert

Mein Vortrag befasst sich mit der zeitgenossischen Bedeutung des Einflusses, den
die klassische japanische Waka-Dichtung auf die europaische Kunst zu Beginn des
20. Jahrhunderts ausubte, und verbindet Igor Strawinskys (1882-1971) Le sacre du
printemps (1913) und Three Japanese lyrics (1912) mit den Werken des japanischen
Komponisten Yamada Kosaku (1886-1965). Ausgangspunkt ist die These, dass die
musikalische Moderne nicht ausschliefdlich im Herzen Westeuropas entstand,
sondern sich synchron und zyklisch zwischen Europa und Japan entwickelte.

Am Beispiel von Le sacre du printemps wird gezeigt, dass Strawinsky den Tanz als
zentrales grammatisches Prinzip der Musik einsetzte und damit die romantische Idee
des wagner’schen ,Gesamtkunstwerks® unterlief. Durch die Ablésung der Sprache
zugunsten des korperlichen Ausdrucks entsteht ein neuartiger Raum zwischen
signifiant und signifié, der nicht mehr durch die Stimme, sondern durch Rhythmus
und Bewegung bestimmt ist. Parallel dazu wird Yamadas Konzept der
,Fusionskunst“ (ylgogeijutsu fif & ==1f7) analysiert, insbesondere seine

,Tanzpoesie“ (buyoshi #£}ifi7F) sowie die spatere Hinwendung zum japanischen
Kunstlied. Wahrend Yamada zunéachst versuchte, Musik und Tanz im Sinne eines
modernen Gesamtausdrucks zu verbinden, verlagerte sich sein Schaffen schliellich
auf die Miniaturform des Liedes. Diese Wendung markiert sowohl eine Grenze als
auch eine Transformation seines modernistischen Anspruchs.

7



Besondere Aufmerksamekeit gilt Yamadas Liederzyklus Yain #4558 (1923), in dem
klassische Waka-Gedichte vertont werden. Ahnlich wie Strawinskys Three Japanese
lyrics operiert dieses Werk mit Miniaturisierung, Mehrdeutigkeit und der bewussten
Distanzierung von sprachlicher Semantik. Der Vortrag argumentiert, dass diese
Werke nicht als folkloristischer Japonismus zu verstehen sind, sondern als
modernistische Strategien, die durch Verfremdung, Ubersetzung und Reduktion
einen Widerstand gegen romantische Monumentalitat und zeitgendssische
Totalisierung formulieren.

Kristina lwata-Weickgenannt: Die lllusion der neutralen Vermittlung: Wie
zweisprachige Ausmalbilder Walfang als ,,japanische Kultur” erst etablieren

Der Vortrag konzipiert Kulturvermittlung nicht als nachgelagerte Vermittlung bereits
bestehender Inhalte, sondern als konstitutiven Prozess. Anhand eines 2022 vom
industrienahen Fish Consumption Promotion Center herausgegebenen
zweisprachigen Ausmalbuchs zu Walen wird gezeigt, wie die ,japanische
Walfangtradition® im Akt der Vermittlung als kulturell verankerte, wissenschaftlich
legitimierte und — im Sinne der Nachhaltigkeit sogar moralisch gebotene — Praxis
bestatigt, wenn nicht erst hervorgebracht wird. Das Ausmalbuch fungiert als
frihpadagogisches Dispositiv, in dem visuelle, sprachliche und kérperpraktische
Elemente zusammenwirken, um Deutungsrahmen zu stabilisieren. Im Zentrum der
Analyse steht die Vermittlung biologischen Wissens als kulturelle Autoritat:
Wissenschaft erscheint nicht als neutrales Erkenntnismittel, sondern als
epistemischer Modus, der Legitimitat erzeugt und etwaige Kritik praventiv
delegitimiert. Anhand konkreter Beispiele wird aufgezeigt, dass die wissenschaftliche
Darstellung (nur) dort selektiv politisiert wird, wo sie aktuelle Fanginteressen bertihrt.
Sprachliche Verschiebungen zwischen japanischer und englischer Version fungieren
dabei als Verstarkungsmechanismus, der Ambivalenzen tilgt und normative
Aussagen als vermeintliche Fakten naturalisiert. Der Vortrag argumentiert, dass
Kulturvermittlung hier weniger erklarend als konditionierend wirkt: Sie produziert
Evidenz, organisiert kindliche Affekte und etabliert kulturelle Selbstverstandlichkeiten,
lange bevor diese von den angesprochenen Kindern als politische Positionen
reflektierbar werden.

Henrik Wehmeier:
Menschliches Nicht-Lesen, digitale Un-Lesbarkeiten: Konkrete Poesie als
Reflexion japanischer Schrift und digitaler Schriftlichkeit

Die Stromung der Konkreten Poesie entwickelte ein besonderes Interesse an der
japanischen Schrift und deren visueller Dimension (Kilchmann 2025; Wallmer 2025),
wahrend die japanische Konkrete Poesie wiederum Strategien suchte, auf den
Verlust individueller Visualitat im Zuge technischer Entwicklungen wie der
Verbreitung der Schreibmaschine zu reagieren (Nawata 2012). Diese

8



literaturgeschichtlichen Konstellationen verdeutlichen das besondere Potential von
Lyrik, einerseits (fremde) Sprache zu reflektieren, und andererseits schon friih auf
technologische Entwicklungen zu reagieren und diese asthetisch zu verhandeln.
Entsprechend méchte der Vortrag auf gegenwartige poetische Praktiken blicken, die
Visualitat und Digitalitat deutscher und japanischer Schrift in den Blick nehmen.
Konkret etwa Josef Linschingers Poesie der Vokale, welche die Vokale des
lateinischen Alphabets mit japanischen Katakana-Schriftzeichen sowie mit Vokalen in
Form von Barcodes uberlagert. Die so entstandenen visuellen Gedichte spielen mit
der (Nicht-)Lesbarkeit durch menschliche und nicht-menschliche Leser:innen (vgl.
Gilbert 2016), was durch multilinguale Reibungen die poetische Funktion von
Sprache hervorhebt und zugleich mit seinen mathematisch erscheinenden Flachen
nach der Asthetik des Digitalen fragt. Einen anderen Ansatz wahlt dagegen Ann
Cotten, wenn sie (zum Teil in Kooperation mit Kanako Tada) etwa in ihrem Band
Jikiketsugaki. Tsurezuregusa Versuche dokumentiert, sich mit Handschrift und
deutschsprachigen Gedichten spielerisch der ideographischen Dimension von Kaniji-
Zeichen (vgl. Nawata 2012) anzundhern. Diese und weitere Beispiele
problematisieren damit gerade einer der Digitalitdt zugeschriebenen Fahigkeit, Schrift
in binare Daten zu verwandeln und sie in einen weltweiten Flow (vgl. Denecke 2023),
also eine globale Zirkulation von Daten, einzuspeisen. Die poetischen Praktiken
wenden dagegen den Blick auf Reibungen sowonhl digitaler Schriftlichkeit als auch
des kulturellen Austausches — und erkunden zugleich deren asthetische Dimension.

Vierter Teil: Hochschullehre

Andreas Becker:
Sie mussen uns zum Sprechen bringen! Eine vorlaufige Bilanz nach zehn
Jahren Lehrerfahrung in Japan

Im Zentrum meiner Ausfuhrungen steht das Wortspiel eines Homophons: Das Wort
Lehrerfahrung, mit ,h” geschrieben, meint eine Erfahrung im universitaren
Unterrichten von Studierenden, wahrend die Leererfahrung mit doppeltem ,e”
geschrieben wird und eine Erfahrung der Leere im Sinne einer Abwesenheit, des
Nichts, der Stille, des Schweigens meint, so wie man sie im Zen-Tempel erleben
kann. Beide Erfahrungen sind fur mich untrennbar miteinander verbunden. Im
Unterricht gehen sie auf eine Weise zusammen, die mich zu Beginn meiner Arbeit an
der Germanistik der Keio-Universitat vor zehn Jahren herausforderte. Diese
Resonanz zweier Erfahrungsformen ist fir mich besonders interessant gewesen, hier
konnte ich viel iber Kulturen und ihre Pramissen lernen und Gber deren scheinbare
Selbstverstandlichkeiten. Ich mdéchte einige meiner Unterrichtsmethoden vorstellen,
mit denen ich das Schweigen und die Stille langsam in ein diskursives Sprechen
verwandelte. Dabei geht es mir stets darum, auf das Interesse der Studierenden
einzugehen bzw. dieses zu wecken. Beispiele werden das Singen im Seminar und
dessen didaktische Einbettung sein, der Besuch von Ausstellungen und das
Spazieren auf dem Campus. Zum Abschluss mdchte ich die gemeinsam mit

9



Kenataro Kawashima und Tetsuya Shibutani organisierte Vorlesungsreihe ,Im
Apparat” vorstellen und zeigen, welche Formen des Zum-Sprechen-Bringens wir mit
dieser ungewdhnlichen Veranstaltungsform erprobt haben.

Homepage der Vorlesungsreihe ,Im Apparat”

https://www.im-apparat.de/

Thomas Schwarz:
Kulturgeschichte fiir Studierende mit diffusen Deutschkenntnissen:
Uberlegungen zur Curriculumsentwicklung in der japanischen Germanistik

Der Vortrag stellt die Unterrichtsinhalte und methodisch-didaktische Uberlegungen
fur den Kurs ,bunka enshu* (SU{L3EE) vor, eine Ubung zu Kulturstudien, die im

Curriculum der Germanistik an der Nihon University fur Studierende im dritten und
vierten Studienjahr angeboten wird. Unterrichtsmaterial sind weniger Texte, sondern
vorwiegend Musik, Bilder und Filme, die in diesem Jahreskurs vom Barock zur
Klassik, von der Romantik zur Moderne und Postmoderne fiihren, mit dem
Anthropozan als Fluchtpunkt. Rlckgrat des Kurses sind eine Serie von Filmen, die
Zusammenstellung reicht von Milos Formans Amadeus uber Philipp Stélzls Goethe!,
Rainer Werner Fassbinders Effi Briest, Luchino Viscontis Der Tod in Venedig und
F.W. Murnaus Tabu zu Tom Tykwers Das Parfum und Doris Dorries Griil3e aus
Fukushima. Die Lehrveranstaltung verfolgt das Ziel, die Studierenden mit zentralen
Entwicklungen der deutschen Kulturgeschichte vertraut zu machen. Der Unterricht
soll die Studierenden befahigen, die diskutierten Kunstwerke in der Zielsprache
differenziert zu beurteilen. Ein wichtiges Lehrziel des Kurses ist aus Walter
Benjamins geschichtsphilosophischer These abgleitet, dass ein ,Dokument der
Kultur® immer auch eins der ,Barbarei® sei. Exemplarisch dafiir steht Beethovens
Neunte, die als Beutegut der jeweils Herrschenden einen Siegeszug um die Welt
angetreten hat. Das lasst sich exemplarisch zeigen anhand eines Dokumentarfilms
von Pierre-Henry Salfati, der die Rezeptionsgeschichte der Symphonie auch in
Japan rekapituliert. Am Schluss stehen Uberlegungen zur Curriculumsentwicklung in
der japanischen Germanistik, die sich aus den Unterrichtserfahrungen ergeben.

10



