
1 
 

Workshop „Kulturvermittlung 2.0“ 
 

Deutsches Institut für Japanstudien 

06.02.2026 

 

OrganisatorInnen: Carolin Fleischer-Heininger, Markus Joch, Harald Kümmerle, 

Takemitsu Morikawa, Nicole Müller, Franz Waldenberger 

 

 

 

 

 

 

Ablauf 
 

9:30 - 11:00: Erster Teil: Rahmung  

Chair: Nicole Müller (DIJ Tokyo) 

Takemitsu Morikawa (Keio-Universität):  

Unbehagen der Kultur. Was bedeutet die kulturelle Codierung der Fremdheit? 

– eine verborgene Annahme der kulturellen Vermittlung 

 

Markus Joch (Keio-Universität):  

Deutsche Songtexte und japanische Hörer: Ein Seminarbericht 

 

Harald Kümmerle (Deutsches Institut für Japanstudien):  

Universalismus und Partikularismus während der COVID-19-Pandemie: 

jishuku als Zumutung für die Weltgesellschaft 

 

 

11:00 - 11:15: Pause 

 

11:15 - 12:45: Zweiter Teil: Begriffe  

Chair: Harald Kümmerle (DIJ Tokyo) 

Franz Waldenberger (Deutsches Institut für Japanstudien):  

Japan in der Welt der traveling concepts – Religion, Diversität und Kaizen 

 

Julia Mariko Jacoby (Hitotsubashi-Universität):  

Brücken ins Nirgendwo: Probleme von Übersetzungen in der 

wissenschaftlichen Zusammenarbeit 

 

Florian Coulmas (Universität Duisburg-Essen):  

,Privat‘ in der Kulturvermittlung 



2 
 

 

12:45 - 14:15: Mittagessen 

 

14:15 - 15:45: Dritter Teil: Texte  

Chair: Carolin Fleischer-Heininger (DIJ Tokyo) 

Tsuboi Hideto (Waseda-Universität):  

Die Begegnung von Tradition und Moderne: Übersetzung und musikalische 

Adaption von Waka-Gedichten im frühen 20. Jahrhundert 

 

Kristina Iwata-Weickgenannt (Universität Nagoya):  

Die Illusion der neutralen Vermittlung: Wie zweisprachige Ausmalbilder 

Walfang als „japanische Kultur“ erst etablieren 

 

Henrik Wehmeier (Universität Hamburg):  

Menschliches Nicht-Lesen, digitale Un-Lesbarkeiten: Konkrete Poesie als 

Reflexion japanischer Schrift und digitaler Schriftlichkeit 

 

15:45 - 16:00: Pause 

 

16:00 - 17:00: Vierter Teil: Hochschullehre  

Chair: Markus Joch (Keio-Universität) 

Andreas Becker (Keio-Universität):  

Sie müssen uns zum Sprechen bringen! Eine vorläufige Bilanz nach zehn 

Jahren Lehrerfahrung in Japan 

 

Thomas Schwarz (Nihon-Universität):  

Kulturgeschichte für Studierende mit diffusen Deutschkenntnissen: 

Überlegungen zur Curriculumsentwicklung in der japanischen Germanistik 

 

17:00 - 17:15: Pause 

  

17:15 - 17:45: Abschlussdiskussion 

 

Danach Abendessen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Abstracts der Vorträge 
 

Erster Teil: Rahmung 

 

 

 

Takemitsu Morikawa:  

Unbehagen der Kultur. Was bedeutet die kulturelle Codierung der Fremdheit? 

– eine verborgene Annahme der kulturellen Vermittlung 

 

Einhergehend mit der sich intensivierenden Globalisierung in den 1990er Jahren 

nach dem Ende des Kalten Kriegs hat sich das Wort „Kultur (culture)“ sowohl in 

wissenschaftlichen als auch außerwissenschaftlichen Diskursen als Mode-Wort 

etabliert, wie cultural turn, new cultural history, cultural studies usw. zeigen. Daraus 

sind auch weitere Begrifflichkeiten wie kulturelle Vermittlung, kulturelle 

Kommunikation, kulturelle Übersetzungen, u. ä. entstanden. Heutzutage ist üblich 

geworden, in Begegnungen mit fremden Bevölkerungen Differenzen als „kulturell“ zu 

beobachten und zu beschreiben. Fremdheit entziffert sich also heutzutage „kulturell“.  

In meinem Vortrag stelle ich nach einem kurzen Hinweis auf Ambiguität und 

Mehrdeutigkeit des Kulturbegriffs zunächst die Implikationen des durchgesetzten 

Beobachtungsmodus der Kultur infrage. Denn die Fremdheit muss nicht unbedingt 

als kulturell begriffen werden und wurde bislang nicht immer kulturell codiert. Der 

Begriff der Kultur im heutigen Sinne ist im Zuge der Modernisierung in West- und 

Mitteleuropa erfunden und dann in andere Weltregionen überführt worden und dort 

zur Verbreitung gelangt. Die Implementierung des Kulturbegriffs in den semantischen 

Haushalt der japanischen Sprache erfolgte z. B. erst in der Taishô-Epoche (1912–

1926). Auch dadurch beweist sich, dass der Kulturbegriff zumindest in Japan ein 

„westlicher“ Begriff ist. Gerade hierin verbirgt sich ein Problem der kulturellen 

Vermittlung, wobei die Asymmetrie zwischen „Westen“ und „Nichtwesten“ in 

Kulturdiskursen nicht zu vergessen ist. Da „Kultur“ ein „westlicher“ Begriff ist, sind 

alle Versuche von Nichtwestlern, diese selbst als Kulturkollektiv vorzustellen und zu 

bezeichnen, zur Fremdbezeichnung verurteilt. „Sie kann sich nicht repräsentieren. 

Sie muß repräsentiert werden“ (Marx). Jedoch: Die Mehrzahl der Nationen, Völker, 

ethnischen Gruppen usw. versteht sich heutzutage als Kulturkollektiv. Erinnern solle 

man dabei an einen Hinweis von Eduard Said darauf: „Imperialism consolidated the 

mixture of cultures and identities on a global scale. But its worst and most 

paradoxical gift was to allow people to believe that they were only, mainly 

exclusively, white, or black, or Western, or Oriental. […], but there seems no reason 

except fear and prejudice to keep insisting on their separation and distinctiveness 

[…]“ (Said 1993, S. 407f.). 

 

Daraufhin soll der hohe Grad der Exklusivität des Kulturbegriffs hervorgehoben 

werden. Der Kulturbegriff wirkt totalisierend: Wer der asiatischen Kultur angehört, 

gehört nicht der westlichen Kultur an. Die Beobachtung über menschliche Kollektive 

mit dem Code „Kultur“ generiert unvermeidlich eine Grenze, wobei auch eine 

Asymmetrie zwischen Beobachter und Beobachteten hervortritt – wie bei allen 



4 
 

anderen Beobachtungen. Der Begriff der Kultur verweist immer auf das, was vom 

Standpunkt des Beobachters und Sprechers aus zunächst nicht rational erklärbar 

und unhintergehbar erscheint – wie Jugendkultur, Frauenkultur, japanische Kultur. 

„Kultur“ usw. „Kulturen“ erlebt man immer nur als Konflikt im Sinne Niklas Luhmanns 

 

Zum Schluss soll ein Versuch kurz erwähnt werden, den heutzutage diskreditierten 

Universalismus wieder zu beleben, um den Zerfall der globalen Welt in die kulturell-

religiösen segmentären Einheiten entgegenzusteuern. 

 

 

 

 

Markus Joch:  

Deutsche Songtexte und japanische Hörer: Ein Seminarbericht  

 

Die Funktion von Lyrics im Germanistik-Seminar wechselt mit dem Ort. In 

Deutschland dient ihr Einsatz immer auch dazu, Songtexte als legitimen Teil der 

Gattung Lyrik curricular durchzusetzen, mithin einer Kräfteverschiebung im 

literaturwissenschaftlichen Feld. Im Aufnahmefeld der japanischen Germanistik geht 

es weniger ums Umkrempeln eines traditionell Klassiker-orientierten Lehrplans als 

um seine Erweiterung. Zumindest bei Verwendung in Bachelor-Seminaren sind 

Songtexte unumstritten, weil geeignet, japanische Studierende mit den Nuancen 

deutscher Umgangssprache vertraut zu machen wie auch Unterschiede zwischen 

deutscher Schriftsprache und für Gesang oder Sprechgesang geschriebenen Texten 

zu vermitteln. Letzteres Ziel ist einer der Gründe, die ,Kundschaft‘ Lyrics nicht nur 

lesen, sondern in Form von YouTube-Videos auch hören zu lassen. Zugleich helfen 

Songtexte ihr, sich über Einschnitte jüngerer deutscher Kulturgeschichte zu 

informieren. 

Bourdieus Annahme, exportierte Texte führten im Aufnahmefeld zu 

Missverständnissen, weil sie ohne ihr Produktionsfeld importiert werden, lässt sich in 

diesem Fall nicht bestätigen. Natürlich auch qua Wikipedia-Hilfe zeigen sich 

japanische Hörer allemal in der Lage, die Texte zu kontextualisieren. Vor allem aber 

wirken ihre, die studentischen Reaktionen wie ein Relevanzfilter. Die 

Zusammenstellung in meinem Beitrag ‒ von Nina Hagens Unbeschreiblich weiblich 

(1978) über Fremd im eigenen Land von Advanced Chemistry (1992) bis zu Hurra 

die Welt geht unter von K.I.Z. (2015) ‒ ist schon das Ergebnis eines 

Aushandlungsprozesses. Durch mal maue, mal interessierte Mitarbeit gaben die 

japanischen Hörer dem deutschen Lehrenden zu verstehen,  politisierte Lyrics rein 

unterhaltungszentrierten vorzuziehen. Wenn an der textuellen Seite deutscher 

Popmusik interessiert (eher ein Gegenbeispiel: Kraftwerk), gilt ihre Aufmerksamkeit 

der Zone, die sich von japanischer Popmusik am markantesten unterscheidet, der 

sozialkritischen. Aber welchen Themen und Stilen? Solchen mit japanischen 

Pendants? Ist es dann mit Diversität gar nicht so weit her? 

 

 

 

 



5 
 

Harald Kümmerle:  

Universalismus und Partikularismus während der COVID-19-Pandemie: jishuku 

als Zumutung für die Weltgesellschaft 

Dass die COVID-19-Pandemie ein Stresstest für Gesellschaften war, ist inzwischen 

ein Gemeinplatz. Weniger beachtet wurde, dass sie zugleich einen Stresstest für 

soziologische Theorien darstellte - verstanden nicht nur als formale Gebilde, sondern 

als von Soziologinnen und Soziologen praktizierte Wissens- und Deutungspraktiken. 

Der Vortrag greift diese Beobachtung auf und zeigt am Vergleich der 

Pandemiebewältigung in Deutschland und Japan, dass die Weltgesellschaftstheorie 

im Anschluss an Luhmann keineswegs widerlegt wird, sondern zentrale Einsichten 

bereitstellt. Zugleich lässt sich an Rudolf Stichwehs eigener Pandemieanalyse 

beobachten, wie bestimmte Annahmen der Theorie - etwa über die prinzipielle 

Grenzenlosigkeit kommunikativer Anschlüsse - die Wahrnehmung epistemischer 

Alternativen systematisch begrenzen können. 

Auf Grundlage eigener Forschung zu Datenepistemologien wird jishuku 

(,Selbstbeschränkung‘) sowohl als Begriff der japanischen Pandemiepolitik als auch 

als soziale Praxis eingeordnet, die eine von universalistischen Erwartungsstrukturen 

abweichende Trajektorie ermöglichte. Jishuku fungierte dabei weniger als kulturelle 

Besonderheit denn als semantischer Schutzschirm, der lokale Varianz zuließ, 

nationale Kohärenz sicherte und eine Abschirmung gegenüber globalen Daten- und 

Vergleichsregimen erlaubte - und damit eine Form der Krisenbewältigung eröffnete, 

die weder auf als alternativlos präsentierte Datensteuerung noch auf autoritäre 

Durchsetzung angewiesen war. 

Der Vortrag plädiert dafür, das Verständnis von Staatlichkeit in der 

Weltgesellschaftstheorie um Dimensionen digitaler Souveränität zu erweitern - 

verstanden nicht als Re-Nationalisierung, sondern als Schutz subsidiärer 

Entscheidungsstrukturen gegen globale Homogenisierungszwänge. Dass es sich 

dabei um eine strukturelle Spannung der Weltgesellschaft selbst handelt, ergibt sich 

aus der Dialektik des Kulturbegriffs. 

 

 

 

 

Zweiter Teil: Begriffe 

 

Franz Waldenberger:  

Japan in der Welt der traveling concepts – Religion, Diversität und Kaizen 

 

Mein Beitrag geht von drei Überlegungen aus. Erstens dienen Begriffe dazu, 

komplexe Sachverhalte „begreiflich“ zu machen. Zweitens sind die Herausbildung 

und Verwendung von Begriffen über das Verstehen hinaus interessengeleitet. 

Drittens sind Begriffe auch in einer globalisierten Welt immer lokal kontextualisiert, 

sei es aufgrund lokaler Unterschiede in den Sachverhalten, der Interessen oder einer 

Kombination der von beiden. Ich möchte die drei Thesen an drei Beispielen 

veranschaulichen.  



6 
 

- Der Westen forderte von Japan Mitte des 19. Jahrhunderts nicht nur die Öffnung 

des Landes, sondern auch Religionsfreiheit. Dazu musste Japan allerdings erst den 

institutionellen Begriff „Religion“ übersetzen. Umgekehrt sahen sich westliche 

Beobachter mit dem Problem konfrontiert, Japans Religion(en) zu identifizieren. 

- Diversität fokussiert auf die Unterschiede zwischen Menschen und fordert nicht nur 

deren Akzeptanz, sondern macht daraus auch zugleich einen „business case“: 

Diversität birgt Produktivitätspotenziale. Die Dimensionen von Diversität variieren 

zwischen Gesellschaften und damit auch der jeweilige Fokus. Auch im Umgang mit 

Vielfalt gibt es Unterschiede. Der globale Anspruch der Diversitätsbewegung geht 

über diese Unterschiede hinweg, was dem Toleranzgedanken des Diversitätsbegriffs 

eigentlich widerspricht. 

- Der Begriff „Kaizen“ wurde in den 1980er Jahren gebildet, um den Erfolg der 

japanischen Automobilindustrie für die westliche Konkurrenz verständlich zu machen 

und um darauf basierend Gegenstrategien entwickeln zu können. Die Adaption von 

Kaizen in der deutschen Automobilindustrie in den 90er Jahren zeigt die 

Kontextabhängigkeit und Interessengebundenheit von Begriffen in der 

Unternehmenspraxis und Managementforschung. 

 

 

 

Julia Mariko Jacoby:  

Brücken ins Nirgendwo: Probleme von Übersetzungen in der 

wissenschaftlichen Zusammenarbeit 

 

Eine der ältesten und zentralen Praktiken der Vermittlung zwischen 

unterschiedlichen Kulturen ist die Übersetzung. Besonders in der Vormoderne 

vermittelten Übersetzungen von Texten Wissen und Kultur ferner Länder. Wie in der 

Übersetzungsforschung stets betont wird, sind Übersetzungen nicht nur bloße 

Übertragungen von Sachverhalten von einer Sprache in eine andere, sondern 

vermitteln und übertragen auch kulturelle Kontexte. Jedoch muss bei der großen 

Bedeutung von Übersetzungen bei der Vermittlung auch berücksichtigt werden, dass 

sie Quelle von Hindernissen werden können – etwa zu Fehlern und 

Missverständnissen führen können. Gerade im Kontext von Japan, das eine lange 

Tradition in der Kulturvermittlung durch Übersetzungen hat, aber wo die 

Sprachbarriere oft direkte internationale Kommunikation verhindert, ist dies von 

großer Bedeutung. In diesem Beitrag wird anhand von Beispielen 

auseinandergesetzt, wie sich Übersetzungen negativ auf die wissenschaftliche 

Zusammenarbeit auswirken können. Besonders deutlich zeigt sich dies in der 

Übersetzung von Begrifflichkeiten, die in den Geisteswissenschaften zentrales 

Vehikel wissenschaftlicher Auseinandersetzung und Zusammenarbeit darstellen. So 

wird deutlich, dass im wissenschaftlichen Kontext viel mehr Vermittlungs- und 

Kontextualisierungsarbeit aufgewendet werden muss, als wörtliche Übersetzungen 

leisten können. 

 

 

 



7 
 

Florian Coulmas:  

,Privat‘ in der Kulturvermittlung 

 

‚Privat‘ ist ein Schlüsselbegriff unserer Zeit. Im Laufe der letzten drei Jahrzehnte hat 

sich seine Gebrauchsfrequenz vervielfacht, und heute werden wir mit ihm 

kontinuierlich in unserer Arbeit wie auch im Privat(!)leben konfrontiert. Seine durch 

die digitale Kommunikation gegebene globale Präsenz suggeriert, dass es sich um 

eine Universalie handelt. Woher aber kommt dieser Begriff? Hat er eine klare 

Bedeutung? Ist sie kulturell? Gab es in Japan keine Privatheit, bevor sich das 

Lehnwort プライバシー (puraibashī) etablierte (in der zweiten Hälfte des 20. 

Jahrhunderts)? Was müssen, was können wir daraus schließen, dass ‚privat‘ auf 

Griechisch Ιδιωτικός (idiotikós) heißt? 

Das sind einige der Fragen, die darauf hindeuten, dass es hier um ein 

bedeutungsschweres Konzept geht, dessen Analyse aus unterschiedlichen 

Perspektiven nicht nur möglich, sondern erforderlich ist, wenn man es verstehen will. 

In diesem Beitrag will ich versuchen zu zeigen, was ‚privat‘ bzw. ‚Privatsphäre‘ im 

Zusammenhang von Kulturvermittlung bedeuten kann.  

 

 

 

 

Dritter Teil: Texte 

 

Tsuboi Hideto:  

Die Begegnung von Tradition und Moderne: Übersetzung und musikalische 

Adaption von Waka-Gedichten im frühen 20. Jahrhundert 

 

Mein Vortrag befasst sich mit der zeitgenössischen Bedeutung des Einflusses, den 

die klassische japanische Waka-Dichtung auf die europäische Kunst zu Beginn des 

20. Jahrhunderts ausübte, und verbindet Igor Strawinskys (1882-1971) Le sacre du 

printemps (1913) und Three Japanese lyrics (1912) mit den Werken des japanischen 

Komponisten Yamada Kōsaku (1886-1965). Ausgangspunkt ist die These, dass die 

musikalische Moderne nicht ausschließlich im Herzen Westeuropas entstand, 

sondern sich synchron und zyklisch zwischen Europa und Japan entwickelte. 

Am Beispiel von Le sacre du printemps wird gezeigt, dass Strawinsky den Tanz als 

zentrales grammatisches Prinzip der Musik einsetzte und damit die romantische Idee 

des wagner’schen „Gesamtkunstwerks“ unterlief. Durch die Ablösung der Sprache 

zugunsten des körperlichen Ausdrucks entsteht ein neuartiger Raum zwischen 

signifiant und signifié, der nicht mehr durch die Stimme, sondern durch Rhythmus 

und Bewegung bestimmt ist. Parallel dazu wird Yamadas Konzept der 

„Fusionskunst“ (yūgogeijutsu 融合芸術) analysiert, insbesondere seine 

„Tanzpoesie“ (buyōshi 舞踊詩) sowie die spätere Hinwendung zum japanischen 

Kunstlied. Während Yamada zunächst versuchte, Musik und Tanz im Sinne eines 

modernen Gesamtausdrucks zu verbinden, verlagerte sich sein Schaffen schließlich 

auf die Miniaturform des Liedes. Diese Wendung markiert sowohl eine Grenze als 

auch eine Transformation seines modernistischen Anspruchs. 



8 
 

Besondere Aufmerksamkeit gilt Yamadas Liederzyklus Yūin幽韻 (1923), in dem 

klassische Waka-Gedichte vertont werden. Ähnlich wie Strawinskys Three Japanese 

lyrics operiert dieses Werk mit Miniaturisierung, Mehrdeutigkeit und der bewussten 

Distanzierung von sprachlicher Semantik. Der Vortrag argumentiert, dass diese 

Werke nicht als folkloristischer Japonismus zu verstehen sind, sondern als 

modernistische Strategien, die durch Verfremdung, Übersetzung und Reduktion 

einen Widerstand gegen romantische Monumentalität und zeitgenössische 

Totalisierung formulieren. 

 

 

 

Kristina Iwata-Weickgenannt: Die Illusion der neutralen Vermittlung: Wie 

zweisprachige Ausmalbilder Walfang als „japanische Kultur“ erst etablieren 

 

Der Vortrag konzipiert Kulturvermittlung nicht als nachgelagerte Vermittlung bereits 

bestehender Inhalte, sondern als konstitutiven Prozess. Anhand eines 2022 vom 

industrienahen Fish Consumption Promotion Center herausgegebenen 

zweisprachigen Ausmalbuchs zu Walen wird gezeigt, wie die „japanische 

Walfangtradition“ im Akt der Vermittlung als kulturell verankerte, wissenschaftlich 

legitimierte und – im Sinne der Nachhaltigkeit sogar moralisch gebotene – Praxis 

bestätigt, wenn nicht erst hervorgebracht wird. Das Ausmalbuch fungiert als 

frühpädagogisches Dispositiv, in dem visuelle, sprachliche und körperpraktische 

Elemente zusammenwirken, um Deutungsrahmen zu stabilisieren. Im Zentrum der 

Analyse steht die Vermittlung biologischen Wissens als kulturelle Autorität: 

Wissenschaft erscheint nicht als neutrales Erkenntnismittel, sondern als 

epistemischer Modus, der Legitimität erzeugt und etwaige Kritik präventiv 

delegitimiert. Anhand konkreter Beispiele wird aufgezeigt, dass die wissenschaftliche 

Darstellung (nur) dort selektiv politisiert wird, wo sie aktuelle Fanginteressen berührt. 

Sprachliche Verschiebungen zwischen japanischer und englischer Version fungieren 

dabei als Verstärkungsmechanismus, der Ambivalenzen tilgt und normative 

Aussagen als vermeintliche Fakten naturalisiert. Der Vortrag argumentiert, dass 

Kulturvermittlung hier weniger erklärend als konditionierend wirkt: Sie produziert 

Evidenz, organisiert kindliche Affekte und etabliert kulturelle Selbstverständlichkeiten, 

lange bevor diese von den angesprochenen Kindern als politische Positionen 

reflektierbar werden. 

 

 

 

Henrik Wehmeier:  

Menschliches Nicht-Lesen, digitale Un-Lesbarkeiten: Konkrete Poesie als 

Reflexion japanischer Schrift und digitaler Schriftlichkeit 

 

Die Strömung der Konkreten Poesie entwickelte ein besonderes Interesse an der 

japanischen Schrift und deren visueller Dimension (Kilchmann 2025; Waßmer 2025), 

während die japanische Konkrete Poesie wiederum Strategien suchte, auf den 

Verlust individueller Visualität im Zuge technischer Entwicklungen wie der 

Verbreitung der Schreibmaschine zu reagieren (Nawata 2012). Diese 



9 
 

literaturgeschichtlichen Konstellationen verdeutlichen das besondere Potential von 

Lyrik, einerseits (fremde) Sprache zu reflektieren, und andererseits schon früh auf 

technologische Entwicklungen zu reagieren und diese ästhetisch zu verhandeln. 

Entsprechend möchte der Vortrag auf gegenwärtige poetische Praktiken blicken, die 

Visualität und Digitalität deutscher und japanischer Schrift in den Blick nehmen. 

Konkret etwa Josef Linschingers Poesie der Vokale, welche die Vokale des 

lateinischen Alphabets mit japanischen Katakana-Schriftzeichen sowie mit Vokalen in 

Form von Barcodes überlagert. Die so entstandenen visuellen Gedichte spielen mit 

der (Nicht-)Lesbarkeit durch menschliche und nicht-menschliche Leser:innen (vgl. 

Gilbert 2016), was durch multilinguale Reibungen die poetische Funktion von 

Sprache hervorhebt und zugleich mit seinen mathematisch erscheinenden Flächen 

nach der Ästhetik des Digitalen fragt. Einen anderen Ansatz wählt dagegen Ann 

Cotten, wenn sie (zum Teil in Kooperation mit Kanako Tada) etwa in ihrem Band 

Jikiketsugaki. Tsurezuregusa Versuche dokumentiert, sich mit Handschrift und 

deutschsprachigen Gedichten spielerisch der ideographischen Dimension von Kanji-

Zeichen (vgl. Nawata 2012) anzunähern. Diese und weitere Beispiele 

problematisieren damit gerade einer der Digitalität zugeschriebenen Fähigkeit, Schrift 

in binäre Daten zu verwandeln und sie in einen weltweiten Flow (vgl. Denecke 2023), 

also eine globale Zirkulation von Daten, einzuspeisen. Die poetischen Praktiken 

wenden dagegen den Blick auf Reibungen sowohl digitaler Schriftlichkeit als auch 

des kulturellen Austausches – und erkunden zugleich deren ästhetische Dimension. 

 

 

 

 

Vierter Teil: Hochschullehre 

 

Andreas Becker:  

Sie müssen uns zum Sprechen bringen! Eine vorläufige Bilanz nach zehn 

Jahren Lehrerfahrung in Japan 

 

Im Zentrum meiner Ausführungen steht das Wortspiel eines Homophons: Das Wort 

Lehrerfahrung, mit „hˮ geschrieben, meint eine Erfahrung im universitären 

Unterrichten von Studierenden, während die Leererfahrung mit doppeltem „eˮ 

geschrieben wird und eine Erfahrung der Leere im Sinne einer Abwesenheit, des 

Nichts, der Stille, des Schweigens meint, so wie man sie im Zen-Tempel erleben 

kann. Beide Erfahrungen sind für mich untrennbar miteinander verbunden. Im 

Unterricht gehen sie auf eine Weise zusammen, die mich zu Beginn meiner Arbeit an 

der Germanistik der Keio-Universität vor zehn Jahren herausforderte. Diese 

Resonanz zweier Erfahrungsformen ist für mich besonders interessant gewesen, hier 

konnte ich viel über Kulturen und ihre Prämissen lernen und über deren scheinbare 

Selbstverständlichkeiten. Ich möchte einige meiner Unterrichtsmethoden vorstellen, 

mit denen ich das Schweigen und die Stille langsam in ein diskursives Sprechen 

verwandelte. Dabei geht es mir stets darum, auf das Interesse der Studierenden 

einzugehen bzw. dieses zu wecken. Beispiele werden das Singen im Seminar und 

dessen didaktische Einbettung sein, der Besuch von Ausstellungen und das 

Spazieren auf dem Campus. Zum Abschluss möchte ich die gemeinsam mit 



10 
 

Kenataro Kawashima und Tetsuya Shibutani organisierte Vorlesungsreihe „Im 

Apparatˮ vorstellen und zeigen, welche Formen des Zum-Sprechen-Bringens wir mit 

dieser ungewöhnlichen Veranstaltungsform erprobt haben. 

Homepage der Vorlesungsreihe „Im Apparatˮ 

https://www.im-apparat.de/ 

 

 

 

Thomas Schwarz:  

Kulturgeschichte für Studierende mit diffusen Deutschkenntnissen: 

Überlegungen zur Curriculumsentwicklung in der japanischen Germanistik 

 

Der Vortrag stellt die Unterrichtsinhalte und methodisch-didaktische Überlegungen 

für den Kurs „bunka enshu“ (文化演習) vor, eine Übung zu Kulturstudien, die im 

Curriculum der Germanistik an der Nihon University für Studierende im dritten und 

vierten Studienjahr angeboten wird. Unterrichtsmaterial sind weniger Texte, sondern 

vorwiegend Musik, Bilder und Filme, die in diesem Jahreskurs vom Barock zur 

Klassik, von der Romantik zur Moderne und Postmoderne führen, mit dem 

Anthropozän als Fluchtpunkt. Rückgrat des Kurses sind eine Serie von Filmen, die 

Zusammenstellung reicht von Milos Formans Amadeus über Philipp Stölzls Goethe!, 

Rainer Werner Fassbinders Effi Briest, Luchino Viscontis Der Tod in Venedig und 

F.W. Murnaus Tabu zu Tom Tykwers Das Parfum und Doris Dörries Grüße aus 

Fukushima. Die Lehrveranstaltung verfolgt das Ziel, die Studierenden mit zentralen 

Entwicklungen der deutschen Kulturgeschichte vertraut zu machen. Der Unterricht 

soll die Studierenden befähigen, die diskutierten Kunstwerke in der Zielsprache 

differenziert zu beurteilen. Ein wichtiges Lehrziel des Kurses ist aus Walter 

Benjamins geschichtsphilosophischer These abgleitet, dass ein „Dokument der 

Kultur“ immer auch eins der „Barbarei“ sei. Exemplarisch dafür steht Beethovens 

Neunte, die als Beutegut der jeweils Herrschenden einen Siegeszug um die Welt 

angetreten hat. Das lässt sich exemplarisch zeigen anhand eines Dokumentarfilms 

von Pierre-Henry Salfati, der die Rezeptionsgeschichte der Symphonie auch in 

Japan rekapituliert. Am Schluss stehen Überlegungen zur Curriculumsentwicklung in 

der japanischen Germanistik, die sich aus den Unterrichtserfahrungen ergeben. 

 


